
VERITAS ET CARITAS
Revue bi-mensuelle N° 73

Janvier-Février 2026  

1



Sommaire

2

3 - Editorial
6 - Vers quel avenir allons nous ?
7 - Que faut il faire pour avoir des vocations ?
9 - Saints Louis et Zélie Martin, modèle de
famille qui a donné des vocations 
14 - Seigneur, que voulez-vous que je fasse ? 
16 - Comment l’Église est-elle une, sainte,
catholique et apostolique ? 
18 - L'Église est le corps mystique du Christ 
20 - Je voudrais parcourir la terre, annoncer
l’Évangile jusqu’aux îles les plus reculées, mais
surtout je voudrais être missionnaire par
l’amour. 
21 - Prière pour faire un choix, pour prendre une
bonne décision 
22 - Prière pour prendre la bonne décision,
prière pour demander des grâces 
23 - Citations



Editorial
Chers Amis, 

En ce début d’année 2026, je souhaite à
tous une très bonne année avec mes
meilleurs vœux de sainteté et
d’apostolat tout au long de cette année. 
C’est le moment de prendre de bonnes
résolutions pour 2026, peut-être faire le
choix de la sainteté, pourquoi pas ?
N’ayons pas peur de nous lancer dans
cette « aventure », osons choisir la
sainteté. 
En effet la sainteté est un choix de vie
qui peut se pratiquer dans toutes les
vocations. Tout le monde est appelé à la
sainteté, ce n’est pas un concours où un
seul gagne la médaille d’or, tous nous
pouvons gagner la médaille d’or qu’est
la vie éternelle, le bonheur du Ciel. La
sainteté est un appel d’Amour. La
question est de savoir si on veut
répondre à cet Amour et comment. « Si
quelqu’un m’aime, il gardera ma parole,
mon Père l’aimera, nous viendrons vers
lui et chez lui nous nous ferons une
demeure. » Évangile selon saint Jean XIV,
23. Par quels moyens pouvons-nous
garder la parole de Jésus ? Méditations
des Écritures, sacrements, prières,
services, etc. 
Pour garder la parole de Jésus, la seule
condition qu’Il pose c’est de L’aimer. « Si
quelqu’un m’aime, il gardera ma parole.
» Tout ce que nous faisons doit être
motivé par et pour l’amour de Dieu,
sinon cela ne sert à rien. Désirons aimer
Dieu par-dessus tout et le prochain par
amour pour Dieu. C’est le premier et le
plus grand des commandements de
Dieu. 

Voyons maintenant de quoi parle ce
numéro 73 de la revue Veritas et
Caritas. 
Le premier article a pour titre : vers quel
avenir allons-nous ? Nous constatons en
France une forte diminution des
naissances, cette année le nombre de
décès a dépassé le nombre de
naissances ! Situation grave car les
enfants sont l’avenir de notre société, de
notre pays. Comment a-t-on pu en
arriver là ? Notre législation favorise le
divorce ou le concubinage au lieu de
favoriser le mariage qui permet une
stabilité nécessaire pour avoir des
enfants, pour leur bon épanouissement.
Notre société actuelle de confort
matérialiste s’oppose à une véritable vie
spirituelle, à la pratique d’efforts et de
sacrifices que demande l’entretien et
l’éducation des enfants. Mais la vie est
plus que la nourriture et le corps plus
que le vêtement, nous dit Jésus. Cette
ambiance actuelle fait perdre aux gens
le sens du bien commun et l’importance
et la richesse de la vie. Ce qui fait que le
nombre d’avortements augmente et
l’euthanasie arrive ! 
La famille chrétienne accueille les
enfants pour les conduire à leur but, le
Ciel. Dieu a donné à chacun une
vocation particulière. Il faut aider nos
enfants à devenir de bons pères et
mères de famille, à être les citoyens
dont la France a besoin ou à répondre à
l’appel de Dieu dans la vocation
sacerdotale ou religieuse dont le monde
a tant besoin. 

3



Le deuxième article pose la question :
comment faire pour avoir des vocations
? D’abord prier pour que « le Père des
Cieux envoie des ouvriers à sa moisson
». Mais ce n’est pas suffisant, il nous faut
travailler et aider nos enfants à
répondre à l’appel de Dieu. Cela se
prépare en premier dans la famille mais
aussi dans l’école catholique et dans les
mouvements de jeunesse catholiques. Il
faut éduquer l’enfant pour qu’il puisse
répondre à un appel possible de Dieu,
en particulier sa volonté pour qu’il se
détermine lui-même à toujours choisir
le bien dans le domaine humain et le
domaine spirituel. 

Le troisième article est sur les saints
Louis et Zélie Martin, modèle de famille
qui a donné des vocations. Apprenons
avec la famille Martin à prier avec
confiance, à s’écouter les uns les autres,
à transmettre, à bien accomplir son
devoir d’état, à aimer et pratiquer la
charité, à garder la patience et la
persévérance dans les épreuves, à avoir
une grande dévotion envers la Sainte
Vierge et les saints, à désirer le Ciel. 

Nous devons tous les jours poser cette
question : Seigneur, que voulez-Vous
que je fasse ? C’est le quatrième article.
Autrefois les religieux ou religieuses
assistaient les mourants, un prêtre
venait apporter la force des derniers
sacrements pour se préparer à paraître
devant Dieu. Maintenant une injection
létale accompagnera leur dernier
souffle. Qu’adviendra-t-il de ces âmes ?
L’euthanasie, est-ce cela le progrès si
cher à notre société ? Sans prêtres, sans
vocations religieuses, il n’y a plus de
chrétienté. 

Nous sommes dans une société de
consommations, de jouissances.
Posons-nous cette question : est-ce que
notre vie, telle que nous la vivons,
permet les desseins de Dieu sur notre
âme ou au contraire aveugle notre
cœur, nous empêchant de faire la
volonté de Dieu ? Quels sont les dons et
les talents que nous avons reçus de
Dieu que nous devons faire fructifier ? 

Promesse de louveteau du compositeur de cette revue en
1952 (!) sur le parvis du Mont St Michel. Le prêtre est
l’abbé Eberhart, fondateur du Foyer de Charité de La
Part-Dieu de Poissy (78)

Par notre baptême nous sommes
devenus enfants de Dieu et nous
appartenons à l’Église. Comment l’Église
est une, sainte, catholique et
apostolique ? 
C’est le cinquième article. L’Église est
une car il y a un seul gouvernement,
une seule foi, une seule mission : « Allez
enseignez toutes les nations ». 
L’Église est sainte car elle a été instituée
par Jésus-Christ qui est saint. 
L’Église est catholique, c’est-à-dire
universelle, car elle a été instituée pour
tous les peuples, pour tous les lieux,
pour tous les temps. 

4



Cette unité dans le temps est possible
grâce à la tradition qui permet une
continuité dans la discipline morale et
spirituelle de l’Église la reliant aux
apôtres et à Jésus-Christ. C’est ainsi que
l’Église est apostolique en plus de
transmettre le sacrement de l’ordre, le
sacre des évêques et du pape
successeurs des apôtres. 
L’Église est le corps mystique du Christ,
c’est le sixième article. On dit que l’Église
est le corps car c’est une société visible,
mystique car c’est de l’ordre surnaturel,
spirituel, vivant. Nous sommes les
membres de l’Église, chacun de façon
unique, non interchangeable, mais
solidaires et dépendants les uns des
autres. Nous sommes rattachés à la tête
qui est Jésus-Christ qui nous donne la
vie de la grâce. Et pour aller à la tête, il
faut passer par le cou, c’est-à-dire par la
Très Sainte Vierge Marie, qui est aussi la
mère de l’Église et notre mère. Allons à
Jésus par Marie, la protectrice de l’Église,
l’auxiliatrice, c’est-à-dire le secours des
chrétiens. 
Prions tous les jours pour demander les
grâces dont nous avons besoin, pour
faire les bons choix et prendre les
bonnes décisions. 
Qu'y a-t-il de commun entre le saint
curé d’Ars, saint Louis roi de France,
sainte Jeanne d’Arc, sainte Thérèse de
l’Enfant Jésus ? Rien, à part qu’ils sont
tous des saints. Cela montre bien que la
sainteté n’est pas liée à telle ou telle
vocation, mais au fait d’accomplir de
notre mieux la vocation particulière et
unique que Dieu a donnée à chacun
d’entre nous. Saint Alphonse de Liguori
disait : « Toute la sainteté consiste à
aimer Dieu et tout l’amour de Dieu
consiste à faire sa volonté. » 

Cette revue 73 se termine par une
prière de saint François d’Assise qui dit :
« Là où est l’erreur que je mette la
vérité, là où est le doute que je mette la
foi. » Oui, ayons à cœur cet apostolat, ne
gardons pas pour nous les dons que
nous avons reçus de Dieu. Mais la
transmission de la vérité et de la foi ne
peut pas se faire sans la charité, disant
aussi : « Là où est la discorde, que je
mette l’union. » De plus, « l’union fait la
force ». Unissons-nous pour faire le
bien, comme le demandait saint Louis
Marie Grignion de Montfort : « Les amis
de Satan s’unissent pour faire le mal, il
faut que les amis de la Croix s’unissent
pour faire le bien. » 

Sœur Marie Zélie de Jésus Hostie 

Messe tridentine au maître-autel de Chartres © SM Rolleboise

5



Vers quel avenir allons-nous ?

Le bilan démographique en France pour
l’année 2024, publié en 2025, est très
préoccupant : 663 000 naissances
seulement, un chiffre qui n’a jamais été
aussi bas depuis 1946. Quant au
nombre d’enfants par femme, il est à
1,62, il n’a jamais été aussi bas depuis
1919 où le pays sortait tout juste de la
Première Guerre mondiale. 

Ces chiffres sont à mettre en lien avec le
nombre d’avortements en 2023 : 240
000 avortements, et avec le fait que la
législation ne favorise pas le mariage et
donc la famille stable qui permet d’avoir
des enfants. Cela relève aussi d’une
mentalité de confort, dans laquelle les
biens matériels et immédiats priment
sur les biens spirituels et le bien
commun. On pense à combien va
coûter un enfant en oubliant la richesse
que produit une nouvelle vie, que cela
soit matérielle, humaine ou
surnaturelle. La vie vaut plus que la
nourriture et le corps plus que le
vêtement, enseigne Jésus-Christ. 

On regarde les difficultés prochaines
sans penser à la Providence de Dieu qui
dit ! » Cherchez d’abord le royaume de
Dieu et le reste vous sera donné par
surcroit. » 
Il ne s’agit pas ici de juger des choix
personnels des uns et des autres
puisque ces décisions relèvent
d’éléments singuliers, divers et
circonstanciels qui échappent souvent
aux regards extérieurs, mais de
dénoncer une mentalité ambiante qui
influe plus ou moins sur nos décisions
et qui touche même les familles
catholiques. Alors que la famille
nombreuse est un témoignage de vie
chrétienne vécue dans la charité et le
don de soi. 
En effet, la véritable vie chrétienne
combat l’égoïsme, nos petites vies trop
humaines, elle a la foi en la toute-
puissance de Dieu et de sa Providence. 

6



Que faut il faire pour 
avoir des vocations ?

La vocation, qu’elle soit sacerdotale ou
religieuse, est un appel de Dieu à une
âme, c’est un mystère, celui de l’appel
de Dieu, de l’écoute et de la réponse de
l’homme sous l’impulsion de la grâce. 
Que pouvons-nous faire positivement
pour avoir des vocations, sinon de prier
le Père de la moisson d’envoyer des
ouvriers et des ouvrières à sa moisson ?
Ce surnaturalisme excessif qui remet
tout entre les mains de Dieu est une
erreur. En effet, si Notre Seigneur nous
demande de Lui faire confiance pour
notre nourriture et notre vêtement, Il ne
nous dispense pas de travailler pour
subvenir aux besoins de notre vie. N’en
est-il pas de même pour ce besoin si
important de vocations religieuses et
sacerdotales ? 

Saint Paul a été appelé de façon
miraculeuse mais auparavant Jésus
avait appelé ses douze apôtres qu’il
avait préparés pendant trois ans avec
des moyens humains. 

C’est le cas de la majorité des vocations
qui se préparent tout en sachant que
Dieu peut faire des miracles pour
certaines vocations comme Il a fait pour
saint Paul. Nous devons donc prier pour
demander à Dieu de faire des miracles
pour avoir des vocations, mais aussi
nous devons travailler, chacun à notre
place, à encourager les vocations
nécessaires. 

Il est une structure privilégiée qui
accueille, forme et structure l’âme de
celui ou celle que Dieu a choisi de toute
éternité, c’est la famille. 

D’autres structures doivent aussi
travailler à l’éclosion des vocations, en
particulier l’école catholique et les
mouvements de jeunesse. 

La famille chrétienne doit accueillir
chaque enfant en vue de le conduire un
jour au Ciel, son but. C’est pourquoi les
parents doivent faire baptiser leur
enfant le plus tôt possible. La famille
chrétienne doit éduquer ce nouveau
chrétien dans la foi, l’espérance et la
charité, lui donner le goût de la prière,
lui donner de saines fréquentations si
possible dans un mouvement de
jeunesse catholique et dans une école
catholique. 
IL faudra veiller à la réception fréquente
des sacrements, à la récitation
quotidienne des prières et du chapelet. 

7



Tout cela est bon et nécessaire mais pas
suffisant pour permettre à une vocation
d’éclore. L’éducation doit former la
volonté de l’enfant pour qu’il se
détermine lui-même à choisir toujours
ce qui est bien dans le domaine humain
et surnaturel. C’est l’éducation à la
vertu. 
Cela commence avec la première phase
d’apprentissage du tout petit, en lui
faisant faire les actes corporels qui sont
l’expression normale de la vertu de
manière à ce qu’il soit prédisposé au
bien. Lorsqu’il a l’âge de raison, lui
apprendre à bien agir sur le plan naturel
et surnaturel car il faut acquérir les
vertus naturelles et les vertus
surnaturelles. 
Les vertus naturelles se forment par la
répétition des actes bons. De même les
vices s’établissent par la répétition des
actes mauvais. Par exemple, pour
l’acquisition de la vertu de politesse, les
parents s’assurent que l’enfant dit
bonjour, remercie quand il reçoit un
bienfait, est attentif à ceux qui
l’entourent, etc. Pour les vertus
surnaturelles, les parents veilleront à ce
que l’enfant ait une vraie vie de prières,
de bonnes lectures, reçoive souvent les
sacrements, communion et confession,
apprenne bien son catéchisme et le
mette en pratique, etc. Ce qui permettra
à un enfant de répondre à une vocation,
c’est d’avoir appris l’abnégation de lui-
même, la générosité, l’esprit de sacrifice,
la fidélité à ses engagements, la
persévérance dans le bien malgré les
obstacles et les difficultés. 
Il s’agit de transmettre l’esprit de la
Croix et de Notre Seigneur Jésus-Christ.
« Il n’y a pas de plus grand amour que
de donner sa vie pour ceux qu’on aime
», disait saint Jean l’Évangéliste. 

gi
na

m
ar
tin

ez
pa

nt
oj
a

8



Saints Louis et Zélie Martin, 
modèle de famille 

qui a donné des vocations 

Prions avec confiance 
comme la famille Martin 

La prière a une place importante dans la
vie des saint Louis et Zélie, personnelle
et en famille, elle marque profondément
leurs enfants.

Sainte Thérèse de l’Enfant Jésus
témoigne que lorsqu’elle était « petite
reine » toute seule près de « son roi »,
son père, il lui suffisait de le regarder
pour savoir comment prient les saints.
Céline se souvient quand il avait
communié, il restait silencieux sur le
chemin du retour. « Je continue de
m’entretenir avec Notre Seigneur »,
nous disait-il. 

Louis et Zélie Martin ont une grande
confiance en Dieu et Lui abandonnent
tout dans la prière.

Sainte Zélie écrit dans une de ses lettres
: « Quand je pense à ce que le bon Dieu,
en qui j’ai mis toute ma confiance et
entre les mains de qui j’ai remis le soin
de mes affaires, a fait pour moi et mon
mari, je ne puis douter que sa divine
Providence ne veille avec un soin
particulier sur ses enfants. 

Avec la famille Martin,
apprenons à nous écouter les
uns les autres, à transmettre, à
prier.

Louis et Zélie Martin ont eu neuf
enfants, sept filles et deux garçons, dont
quatre partirent au Ciel très tôt, sainte
Thérèse de l’Enfant Jésus étant leur
petite dernière. 

Le foyer Martin a connu toutes les joies
et les tribulations d’un foyer normal.
Avec leurs neuf enfants, dont quatre
sont morts en bas âge, les saints Louis
et Zélie ont eu une lourde tâche à
assumer pour que chacun d’eux puisse
développer en lui les dons de la nature
et de la grâce. Ils s’y sont employés dans
un esprit de créativité et de foi qui les
faisait viser toujours plus haut. 

9



Tout se fait dans la confiance et l’amour,
non sans humour. Sainte Zélie écrit : «
J’ai promis aux enfants de fêter la sainte
Catherine dimanche soir. Marie veut des
beignets, les autres des gâteaux,
d’autres des marrons, moi je voudrais
bien la paix ! » 
Les veillées familiales si joyeuses sont
en même temps l’occasion d’un
complément d’instruction religieuse.
Leur fille ainée Marie rapporte : « Très
souvent nos parents nous rappelaient
les choses de l’éternité. » 
Le papa est toujours disponible pour
écouter ses filles, les conseiller, recevoir
leurs paroles dans un cœur rempli de
Dieu.
Quand les difficultés surviennent, elles
sont portées dans la prière, comme par
exemple pour l’éducation de Léonie.
Sainte Zélie écrit : « J’ai un chagrin
profond de voir Léonie comme elle est.
Parfois j’espère mais souvent je me
décourage, le bon Dieu seul peut la
changer mais j’ai la conviction qu’Il le
fera. 

Etre chrétiens à la suite de Louis
et Zélie

C’est dans la basilique d’Alençon que
furent célébrés le mariage de Louis et
Zélie, le baptême de leur fille Thérèse,
les funérailles de Zélie. 
Les saints Louis et Zélie, au matin de
journées très remplies, le plus souvent à
cinq heures trente, conjointement, se
rendent à l’église. Ils sont tous les deux
fidèles à la communion du premier
vendredi du mois. 

Selon les usages de leur temps, ils
communient quatre à cinq fois par
semaine, tout en se confessant
régulièrement. Ils participent aux
activités de leur paroisse, telles que
l’adoration, les vêpres du dimanche, les
conférences de carême, les processions
etc. Ils ont une grande dévotion aux
saints. 
Zélie raconte alors que sainte Thérèse
bébé est à l’article de la mort : « Je suis
vite montée dans ma chambre, je me
suis agenouillée aux pieds de saint
Joseph, lui demandant en grâce que la
petite guérisse, tout en me résignant à
la volonté du bon Dieu s’Il voulait la
mettre avec Lui. Je ne pleure pas
souvent mais je pleurais en priant. Je ne
savais pas si je devais descendre, enfin
je m’y suis décidée. Et qu’est-ce que je
vois, l’enfant tétait de tout son cœur”. 

10



Accomplissons bien notre
devoir d’état comme Louis et
Zélie Martin.

Zélie était dentellière et Louis horloger. 
Louis et Zélie sont des chefs d’entreprise
qui gèrent leurs affaires avec succès,
indépendamment l’un de l’autre, et plus
tard ensemble. Ce qu’ils font, ils le font
bien. 

Louis Martin tient à ne vendre que des
objets de qualité, et à tout faire et
vérifier par lui-même. Il réprimande
toute nonchalance quand il l’a
rencontrée, d’après le témoignage de sa
fille. 

Même quand le travail semble les
accabler, ils savent en tirer parti pour
approfondir leur union à Dieu. 
Sainte Zélie écrit : « C’est ce coquin de
point d’Alençon qui me rend la vie dure,
quand j’ai trop de commandes je suis
une esclave du pire esclavage, quand il
ne va pas j’en ai des cauchemars, enfin
que faire ? Il faut bien se résigner,
prendre le parti de cela le plus
bravement possible. Le bon Dieu qui est
un bon père ne donne jamais à ses
créatures plus qu’elles n’en peuvent
porter ». 

Ils ne travaillent pas le dimanche malgré
le gain qu’ils pourraient en retirer,
surtout à l’époque. Le travail n’est pas
pour eux le moyen de s’enrichir. 
Saint Louis Martin dit : « Je sens que
facilement je prendrai goût à mes
placements d’argent, mais je ne veux
pas m’y laisser entraîner, c’est une pente
dangereuse. » 

Sainte Zélie de même confie à sa sœur :
« Ce n’est pas le désir d’amasser une
plus grande fortune qui me pousse, je
dois aller jusqu’au bout pour mes
enfants, et je me vois dans l’embarras
ayant des ouvrières à qui fournir du
travail. L’argent n’est rien quand il s’agit
de la sanctification et de la perfection
d’une âme». 

Aimer et vivre la charité à
l’imitation de Louis et Zélie
Martin

Leur fille Céline raconte : « Si au
foyer régnait l’économie, c’était la
prodigalité quand il s’agissait de
secourir les pauvres. On allait au-
devant d’eux, on les cherchait, on
les pressait d’entrer chez nous où
ils étaient comblés, ravitaillés,
vêtus, exportés au bien. Je vois
encore ma mère empressée
autour d’un pauvre vieillard. 

J’avais alors sept ans mais je m’en
souviens comme si c’était hier.
Nous étions en promenade à la
campagne, quand, sur la route,
nous rencontrâmes un pauvre
vieillard qui paraissait
malheureux. Ma mère envoya
Thérèse lui porter une aumône. Il
en parut si reconnaissant qu’elle
entra en conversation avec lui. 

11



Alors ma mère lui dit de nous suivre et
nous rentrâmes à la maison. Elle lui
prépara un bon dîner, il mourait de
faim, et lui donna des vêtements et des
chaussures, et elle l’invita à revenir chez
nous lorsqu’il aurait besoin de quelque
chose. » 
Si l’une de ses ouvrières tombe malade,
Zélie va la voir le dimanche, n’hésitant
pas à pourvoir à ses besoins si
nécessaire. De même pour sa servante,
il lui arriva de rester au chevet de
Louise, nuit et jour, pendant trois
semaines car elle avait de terribles
crises de rhumatismes articulaires, ne
voulant à aucun prix l’envoyer à
l’hôpital. 
Quand Louis Martin connait dans son
quartier des malades dont la conversion
est urgente, il les visite et fait prier toute
sa famille pour qu’ils se décident à
recevoir les derniers sacrements. Son
épouse le seconde de son mieux dans
cette tâche. 

Dans les épreuves, gardons la
même patience et persévérance
que Louis et Zélie Martin. 

Louis et Zélie Martin ont été frappés par
une multitude d’épreuves, que cela soit
dans l’éducation, la maladie, le deuil. 
Zélie confie à sa belle-sœur : « Vous
voyez ma chère sœur qu’il y a des
peines pour tout le monde. Les plus
heureux ne sont que les moins
malheureux. Le plus sage et le plus
simple dans tout cela est de se résigner
à la volonté de Dieu et de se préparer
d’avance à porter sa croix le plus
courageusement possible. » 

Et elle ajoute dans une autre lettre : » Le
mieux est de remettre toute chose dans
les mains du bon Dieu et d’attendre les
évènements dans le calme et
l’abondons à sa volonté. C’est ce que je
vais m’efforcer de faire. » 
Louis confie à ses filles que pour toutes
les grâces et les bienfaits reçus, il a fait
un jour cette prière : « Mon Dieu, c’en
est trop, oui je suis trop heureux, il n’est
pas possible d’aller au Ciel comme cela.
Je veux souffrir quelque chose pour
Vous. Et je me suis offert, le mot «
victime » expira sur ses lèvres, il n’osa
pas le prononcer devant nous, mais
nous avions compris ». 
Zélie, elle aussi s’est entièrement offerte
à Dieu, particulièrement lors de sa
longue agonie. Elle dit : « S’il ne fallait
que le sacrifice de ma vie pour que
Léonie devienne une sainte, je le ferai
de bon cœur. » 
ragraphe

Ayons une grande dévotion à la
Sainte Vierge

Louis et Zélie ont une grande dévotion à
la Sainte Vierge. Une statue de
l’Immaculée trône dans leur maison.
C’est près d’elle que la famille se
retrouve pour prier. 
Zélie encourage son frère à recourir lui
aussi à la Vierge Marie : « Tu habites
tout près de Notre-Dame des Victoires,
eh bien, entre-y seulement une fois par
jour pour dire à Notre-Dame un Ave
Maria. Tu verras qu’elle te protégera
d’une manière toute spéciale, et qu’elle
te fera réussir en ce monde pour te
donner ensuite une éternité de
bonheur. 

12



Ce que je te dis là n’est pas une piété
exagérée et sans fondement. J’ai sujet
d’avoir confiance en la Sainte Vierge, j’ai
reçu d’elle des faveurs que moi seule
connais. » 

Chaque année elle se rend en
pèlerinage à la basilique de l’Immaculée
Conception de Sée et se confie à Marie :
« Cette année j’irai encore trouver la
Sainte Vierge de grand matin, je veux
être la première arrivée, je lui donnerai
mon cierge. Comme d’habitude, je la
prierai et lui demanderai que les filles
qu’elle m’a données soient toutes des
saintes et que moi je les suive de près.
Mais il faut qu’elles soient bien
meilleures que moi. »

À la fin de sa vie, comme en témoigne
sa fille Marie, Zélie ne quitte pas son
chapelet. Elle prie toujours malgré ses
souffrances : « Il y a quinze jours elle
disait encore son chapelet à genoux aux
pieds de la Sainte Vierge. » 
C’est cette statue de la Sainte Vierge qui
a souri à sainte Thérèse lorsqu’elle avait
dix ans et était gravement malade. Ce
sourire lui donna un tel réconfort qu’elle
fut guérie. 

Désirons le Ciel 

Louis et Zélie Martin ont toujours désiré
aller au Ciel. Chaque instant de leur vie
est orienté vers ce but ultime. 
Sainte Thérèse parle du Ciel vers lequel
tendaient toutes leurs actions et leurs
désirs. C’est aussi leur règle d’or dans
l’éducation des enfants. 
Comme Zélie en témoigne dans une de
ses lettres : « Quand nous avons eu nos
enfants, nous ne vivions plus que pour
eux. C’était tout notre bonheur, aussi je
désirais en avoir beaucoup afin de les
élever pour le Ciel ». 
Louis Martin dit un jour à deux de ses
filles  :  «  Oui, j’ai un but, c’est d’aimer
Dieu de tout mon cœur ». 
Zélie exprime souvent son désir d’être
une sainte, d’aller au Ciel  : « Mon esprit
n’habite plus la terre, il voyage dans des
sphères plus élevées. Le vrai bonheur
n’est pas de ce monde, on perd son
temps à l’y chercher. La terre n’est pas
notre vraie patrie. » 

13



Seigneur, que voulez-vous que je fasse ? 

La France, fille ainée de l’Eglise, a
légalisé le meurtre des moins capables,
des moins utiles. Nous sommes dans
une société où la compassion n’a pas de
place. Nous sommes dans une société
où les forts doivent bénéficier des
ressources que les faibles pourraient
absorber. Avec la légalisation de
l’avortement puis la légalisation de
l’euthanasie, cette société peut-elle être
qualifiée d’humaine ? 

Les droits de Dieu sont bafoués, c’est
une apostasie généralisée. Il y a
quelques années, les gens mouraient
entourés de religieuses qui les
accompagnaient, un prêtre venait leur
apporter la force et les grâces des
derniers sacrements pour les aider à
paraitre devant Dieu. Aujourd'hui une
injection létale provoquera leur dernier
souffle. Qu’en sera-t-il de ces Ames ? 
Il nous faut lutter de toute notre force
contre cette destruction. Plus les âmes
se perdent, plus il y a besoin de
vocations. Le monde a besoin de
prêtres, de religieux, de religieuses. 

Dieu a voulu la chrétienté par
l’intermédiaire des sacrements, par
l’intermédiaire de la prédication et du
sacrifice. Sans prêtres, sans religieux et
religieuses, il n’y a plus de chrétienté. 
Aujourd’hui il n’y a plus e prêtres.
Pourquoi ? Le matérialisme de notre
société détruit les vocations. Nous ne
manquons de rien, nous vivons dans un
confort établi qui comporte des
avantages mais fait oublier la réalité de
la croix, empêche l’habitude du
renoncement si nécessaire à l’éclosion
des vocations. Enfants, adolescents tous
les besoins sont facilement satisfaits
sans avoir les soucis de l’âge adulte, si
bien que c’est l’esprit de jouissance qui
va prévaloir souvent. Étudiants, la vie
devient une succession de soirées, de
films, de séries, etc. Dans cette
atmosphère, l’éclosion d’une vocation
religieuse ou sacerdotale est peu
probable. C’est la principale raison du
déclin actuel. 
Posons-nous cette question : est-ce que
notre vie permet l’épanouissement de la
volonté de Dieu sur notre âme ? Où est-
ce que notre vie, telle que nous la
vivons, aveugle notre cœur au point de
détourner les desseins divins sur nous ? 
Le rôle des éducateurs est très
important. Parents, prêtres, religieuses,
élevons nos enfants en leur inculquant
le sens de l’effort, le sens du
renoncement, le sens du sacrifice, en un
mot le sens de l’essentiel, afin d’en faire
des hommes et des femmes dignes de
ce nom. Savoir se renoncer pour des
idéaux plus hauts. 14



Donner aux enfants cet esprit de
sacrifice quotidien face aux difficultés
de la vie, face à l’individualisme qui fait
des ravages, alors nous formerons des
cœurs capables de suivre l’appel de
Dieu, des cœurs capables de se poser
honnêtement la question : quel est la
volonté de Dieu sur moi ? Qu'est-ce que
Dieu attend de moi ? La première
question n’est pas : quel métier vais-je
faire ? Comment faire pour gagner ma
vie ? La question première et essentielle
que tout chrétien doit se poser est :
qu’est-ce que Dieu attend de moi ?
Qu'est-ce que Dieu veut ? Quels sont les
dons et les talents que Dieu m’a donnés
? Quelles sont les grâces que Dieu m’a
données ? Ma naissance, mon baptême,
les sacrements, etc., vers quoi cela
m’oriente-t-il ? Est-ce que tout cela ne
m’orienterait pas vers la plus belle des
situations, le premier des services, le
service de Dieu, le don de sa vie à Dieu ? 
Beaucoup sont appelés mais peu
acceptent d’entendre cet appel, ou s’ils
l’entendent ont peur de faillir. Pour les
premiers, il faut être honnête envers
Dieu, et soi-même, pour les seconds, il
faut avoir confiance en Dieu. Nous
sommes faibles mais Dieu est fort, nous
sommes inconstants mais Dieu est
fidèle, Il secourt ceux qui se donnent à
Lui. L’effort peut sembler trop grand
mais on ne remporte pas de batailles si
on mesure ses efforts, si on modère son
audace, si on manque de persévérance. 
Aujourd’hui Satan mène une guerre à
mort contre la chrétienté et contre
l’Église. Qui oserait refuser l’invitation
pressante de Notre Seigneur Jésus-
Christ de combattre sous son étendard ? 

Tergiverser c’est un signe de mollesse
coupable. Dieu nous attend. Dieu
demande que nous Lui disions un oui
magnanime, un oui généreux, un oui
inébranlable. 

15



Comment l’Église est-elle une, 
sainte, catholique et apostolique ? 

Méditons sur la sainte Église, sur la
beauté et la perfection de la sainte
Église telle que Jésus-Christ l’a instituée,
pour éveiller en nous un amour ardent
plein de zèle pour la sainte Église notre
mère. 

Imitons Notre Seigneur Jésus-Christ qui
a aimé la sainte Église. «  Le Christ a
aimé l’Église et Il s’est livré pour elle afin
de la sanctifier… afin de la rendre
glorieuse et immaculée. » Cela dépend
aussi de nous. 

Le pape Léon XIII dans son encyclique
sur l’Église enseigne que sa note la plus
propre est l’unité, qui manifeste le
mieux le mystère de l’Église. C’est
comme la marque, le caractère de la
vérité que Notre Seigneur a imprimé
dans l’Église. 

Jésus-Christ a fondé une Église, unique,
une Église une et unique  :  » Je bâtirai
mon Église, il y aura un seul bercail et
un seul pasteur. » Donc Jésus fonde une
Église indivisible, unique et nécessaire.
Mais l’unité de l’Église, c’est tout d’abord
l’unité de la foi, c’est-à-dire de la vérité
révélée. C'est Notre Seigneur Jésus-
Christ qui est l’auteur de la foi,
immuable, qui ne change pas. 

Les sources de la révélation, l’Écriture
sainte, la tradition ont besoin d’une
interprétation authentique, c’est là la
fonction du magistère qui nous assure
de la transmission de la seule foi. Et
donc il faut que le magistère soit un,
pas seulement dans le sens qu’il faut
qu’il ait une autorité suprême, ce qui
est nécessaire, mais aussi il faut qu’il y
ait une continuité dans l’enseignement
du magistère pour garder l’unité de
l’Église. 
Il ne faut pas seulement l’unité de la
foi, il faut aussi l’unité du culte. Car
tout d’abord le culte est une
profession de foi : les sacrements, le
saint sacrifice de la messe sont des
professions de foi, et le culte exprime
la foi, manifeste la foi, sont façonnés
par la foi et le magistère. En même
temps le culte nourrit la foi, l’établit, la
répand, la façonne, la forme. Il faut
donc une unité de culte qui exprime
l’unité de la foi. 
Il faut qu’il y ait aussi une unité de
gouvernement. Le pape Léon XIII disait
que c’est l’unité de gouvernement qui
crée la communion dans l’Église, et
non le contraire. Ce n’est pas
n’importe quelle communion qui
engendre l’unité de gouvernement
dans l’Église,

16



 c’est bien le contraire. L’unité de
gouvernement, ce n’est pas seulement
qu’il y ait les successeurs des apôtres,
les évêques et le successeur de Pierre le
pape, il faut aussi que ce gouvernement
soit constant dans l’Église, qu’il soit
toujours dans la même direction, dans
le même sens, dans le même esprit
pour garder une unité dans le temps. 

Cette unité est un fondement de la
catholicité parce qu’il n’y a qu’une seule
foi, un seul culte, un seul gouvernement,
une seule mission donnée par Jésus-
Christ : « Allez enseigner toutes les
nations », leur apprendre la vérité
révélée et ses commandements. 

Donc il n’y a qu’une mission, qu’une
Église. instituée par Notre Seigneur
Jésus-Christ pour tous les peuples pour
tous les temps, en tous lieux, partout,
c’est cela la catholicité. 
De même pour l’apostolicité. Il ne suffit
pas que le sacrement de l’ordre et
l’épiscopat soient transmis, il faut qu’il y
ait aussi une tradition ecclésiastique qui
relie aux apôtres et à Jésus-Christ. C’est
cela l’unité dans le temps. 
Il faut aussi qu’il y ait une continuité
dans la discipline de l’Église, la discipline
morale, la discipline spirituelle, la
spiritualité de la croix. Les lois de l’Église
doivent être pénétrées de cette unité de
la foi et du culte. 

17



L'Église est le corps mystique du Christ 

L’Église est appelée le corps mystique
du Christ. Le corps car c’est une société
visible, et mystique car c’est de l’ordre
surnaturel, spirituel, vivant. Il y a un
mystère surnaturel, divin dans l’Église.
Et bien sûr aussi il n’y a qu’un seul corps
car il n’y a qu’une seule tête  : Notre
Seigneur Jésus-Christ. Nous sommes les
membres de l’Église. Nous sommes
rattachés à la tête qui est le Christ, c’est
de Lui que nous recevons la vérité et la
vie. C’est de Lui que nous recevons
l’influx des sens et du mouvement
comme dans un corps, c’est-à-dire le
sens de la foi et le mouvement de la
charité et de la grâce. Mais en plus le
corps a un esprit, une âme et c’est l’âme
qui vivifie le corps. Et cette âme, cet
esprit, c’est le Saint-Esprit qui
communique l’influx de Jésus-Christ à
chaque membre et au corps ensemble
de l’Église. Cette image nous ramène
encore à l’unité, à la hiérarchie et à
l’ordre. C’est un organisme et chaque
membre pour vivre doit être rattaché à
la vie du chef, du Christ, et vivre de la vie
du Saint-Esprit qui est un esprit de
vérité, de sainteté, de charité, de
prières, de filiation, de force. Or dans un
corps il y a beaucoup de membres, tous
les membres sont rattachés à la tête
mais tous les membres sont débiteurs
les uns des autres. Il y a d’abord un bien
commun, une utilité commune et
chaque membre, chaque fonction,
chaque organe est ordonné au bien du
corps, c’est pareil dans l’Église. 

Il faut donc que nous ayons toujours
cette intention de ne pas limiter notre
vie, nos actions pour nos intérêts
personnels ou même familiaux, mais de
tout faire pour le bien commun de
l’Église catholique. Ensuite il faut une
solidarité entre les membres, si un
membre souffre tous les membres
souffrent, si un membre est dans la joie
et honoré tous les membres sont dans
la joie et honorés. Il faut qu’il y ait entre
nous un vrai amour fraternel, solidaire
et charitable, une entraide entre les
différents membres. Il faut avoir le souci
de ceux qui sont à côté de nous. Par
exemple, ceux qui sont sur le même
banc que nous lorsque nous assistons à
la messe sont peut-être dans la
souffrance, dans le besoin. Il y a la
communion des saints, c’est-à-dire qu’il
faut aussi une entraide surnaturelle
dans les mérites, les satisfactions, les
prières, les sacrifices. Jésus dit aux
apôtres : « Je me sacrifie pour eux »,
pour les apôtres, pour nous tous, » afin
qu’eux soient sanctifiés dans la vérité ». 

De même, sacrifions-nous les uns pour
les autres afin que nous nous
sanctifiions dans la vérité. C’est ainsi
qu’on peut accroitre la sainteté et la
perfection de l’Église. 

Ayons ainsi un véritable amour pour
l’Église. 

                                                               .../...

18



Importance du rôle de la
 Très Sainte Vierge Marie 
dans l’Église 

Notre-Dame appartient à l’Église
catholique, en même temps elle est un
membre singulier, suréminent, qui
transcende l’Église catholique, qui fait la
beauté et la perfection de la sainte
Église. 
Le rôle et la relation de la Très Sainte
Vierge Marie avec l’Église sont très
variés, très profonds. C’est d’abord une
relation de maternité, elle est la mère
de l’Église, elle est notre mère qui nous
engendre dans cette vie du Christ dans
l’Église. Elle a conçu le corps mystique à
l’Incarnation, elle a enfanté au pied de la
croix, elle était présente à la naissance
de l’Église à la Pentecôte et le Saint
Esprit est descendu par son intercession
d’une manière surabondante sur les
apôtres qui ont ensuite fondé la sainte
Église. 
La Très Sainte Vierge Marie a pour
mission de continuer cette maternité
par rapport à chaque membre, jusqu’au
dernier membre de l’Église. 
La Très Sainte Vierge Marie a aussi une
relation de médiation, parce qu’elle est
la première dispensatrice de toutes les
grâces. Elle est entre le Christ et l’Église,
et a cette image d’être le cou dans le
corps mystique qu’est l’Église. Il faut
passer par le cou pour arriver à la tête,
c’est-à-dire qu’il faut passer par Marie
pour aller à Jésus. 
La Très Sainte Vierge Marie a aussi cette
image d’être l’aqueduc, le pont entre
Jésus et nous et l’Église. 

Dieu a voulu que le Christ vienne par la
Vierge Marie et que nous allions à Jésus-
Christ par Marie, donc la Très Sainte
Vierge Marie a une relation de
médiation dans l’Église. 
Mais aussi la Très Sainte Vierge Marie a
une relation de souveraine, elle est
reine du monde, de la création, elle est
surtout reine de l’Église souffrante et de
l’Église triomphante et de l’Église
militante. Et sa royauté est la même que
celle de Notre Seigneur Jésus-Christ :
elle est universelle et toute-puissante.
C’est une royauté de miséricorde, le
propre de sa domination, de son
empire, est d’être orienté totalement
vers nos misères, vers nos besoins. 
Notre Dame est forte « comme une
armée rangée en bataille ». Cela
s’explique parce qu’elle a été associée à
la lutte et au triomphe de Jésus-Christ. 
La Très Sainte Vierge Marie écrase la
tête du serpent, c’est-à-dire du démon
et de ses œuvres. Elle a été désignée
pour défendre l’Église. De nombreux
papes l’ont présentée comme la
défense et la protection de l’Église. Par
exemple le pape Grégoire XVI l’appelle :
« Auxiliatrice de l’Église », secours de la
sainte Église, insistant et montrant que
c’est elle qui a permis à l’Église de
s’établir partout dans le monde. 

La Très Sainte Vierge Marie a été aussi
appelée par le pape Auxiliatrice du
peuple chrétien, surtout dans les
dangers, dans les heures de détresse. 
Prions Notre Dame d’intercéder pour la
défense de l’Église, qu’elle la protège
des hérésies et de tous les autres
dangers. 

19



Je voudrais parcourir la terre, annoncer
l’Évangile jusqu’aux îles les plus

reculées, mais surtout je voudrais être
missionnaire par l’amour. 

Sainte Thérèse de Lisieux 

Nous pouvons nous demander
comment les personnes qui vivent dans
les monastères peuvent contribuer à
l’annonce de l’Évangile ? Ne ferait-elle
pas mieux de mettre leur énergie au
service de la mission en sortant du
monastère et en prêchant l’Évangile au
dehors ? 
En réalité les religieux et les religieuses
sont le cœur battant de l’annonce de
l’Évangile. Leurs prières sont l’oxygène
de tous les membres du corps du
Christ. Leurs prières sont la force
invisible qui soutient la mission. 
Ce qui explique pourquoi la patronne
des missions est une religieuse qui n’a
jamais quitté son couvent  : sainte
Thérèse de l’Enfant Jésus. 
Voici ce qu’elle disait : » J’ai compris que
l’Église a un cœur, un cœur brûlant
d’amour. J’ai compris que seul l’amour
pousse les membres de l’Église à
l’action, et que si cet amour s’éteignait
les apôtres n’annonceraient plus
l’Évangile, les martyrs ne verseraient
plus leur sang. J’ai compris et su que
l’amour embrasse en lui toutes les
vocations. Alors avec une joie immense
et une extase de l’âme, je me suis
écriée : « Ô Jésus, mon amour, j’ai enfin
trouvé ma vocation, ma vocation est
l’amour, dans le cœur de l’Église, ma
Mère, je serai l’amour. » Manuscrit B 

C’est cet amour qui anime les moines et
les moniales qui travaillent et prient
pour l’Église. 
C’est cet amour pour Dieu et pour
l’Église que nous devons tous avoir. 

© ND de Timadeuc

20



Prière pour faire un choix, pour
prendre une bonne décision 

On a une décision à prendre, un choix à
faire. Comment ne pas se tromper et
prendre la bonne décision ? 
On peut prier saint Mathieu. Pour avoir
laissé Jésus travailler son cœur et s’être
laissé saisir sur son lieu de travail, cet
évangéliste peut intercéder pour nous au
moment où l’on doit prendre une
direction de vie, faire un choix important,
poser une décision décisive, convertir
une vision faussée. 
Prions-le de nous inspirer la bonne et
juste attitude. 
Saint Mathieu, vous qui avez entendu
l’appel du Christ alors que vous étiez
encore assis à votre bureau de collecteur
d’impôts, vous avez laissé derrière vous
votre vie ancienne pour suivre Jésus avec
un cœur ouvert et généreux. Saint
Mathieu, aidez-nous à répondre à l’appel
de Dieu dans nos vies, à laisser derrière
nous nos attachements mondains et à
embrasser le chemin de la conversion et
de la foi. Intercédez pour nous auprès de
Jésus pour que nous puissions être des
disciples dévoués, annonçant la bonne
nouvelle à tous. 

 Saint Matthieu , miniature
extraite des Grandes Heures
d'Anne de Bretagne , Reine
de France (1477-1514)

21



Prière pour prendre la bonne décision,
prière pour demander des grâces 

Une bonne décision répond toujours au
plan d’amour de Dieu pour nous. À
l’heure de poser un choix, ce qui signifie
renoncer à d’autres possibles après les
avoir pesés, la prière permet de mettre
notre décision sous la lumière de Dieu. 
Cette prière vous parle d’espérance, de
discernement, de confiance en l’avenir et
du courage d’avancer malgré les
obstacles. 

Seigneur Dieu, je viens à Vous, l’esprit
rempli de doutes mais le cœur vibrant
d’espérance. Aujourd’hui je ne sais pas
quel chemin prendre. Que voulez-vous
que je choisisse ? 

Donnez-moi, Seigneur, l’œil du cœur
pour voir plus loin que la peur, plus loin
que les voies du monde qui crient.
Apprenez-moi, Seigneur, à écouter votre
voix calme et assurée. Effacez la brume
qui obscurcit ma clairvoyance. Aidez-moi
à sonder les bons interlocuteurs en les
mettant sur ma route, Seigneur, pour
prendre la bonne décision, selon votre
volonté. 

Que je fasse tout par amour de Dieu. 
Donnez-moi le courage de perdre ce qui
doit mourir et d’accueillir ce qui doit
naître en moi, en le faisant avec joie et
confiance. 

22



Citations

Suivre Jésus c’est tout simplement
L'aimer sans regarder à soi-même. 
Sainte Thérèse de Lisieux 

Le disciple du Christ doit avoir la parole
de Dieu non seulement sur ses lèvres
mais surtout dans son cœur. 
Saint Jean Chrysostome 

Quand tout semble perdu, souvenons-
nous que Dieu ne nous abandonne pas.
C’est alors qu’Il agit le plus
puissamment. 
Saint Jean Chrysostome 

Lire l’Évangile, écouter l’Évangile ne sert
de rien si nous n’essayons pas d’agir
selon l’Évangile. Car ce n’est pas la
lecture qui sauve mais la pratique. 
Saint Jean Chrysostome 

Ne dis pas « je suis un simple fidèle, je
n’ai pas à éclairer les autres ». Toi aussi
tu es une lampe, toi aussi tu as reçu la
lumière de l’Esprit, non pour toi seul
mais afin qu’elle brille pour beaucoup. 
Saint Jean Chrysostome 

Deux amours ont bâti deux cités :
l’amour de soi jusqu’au mépris de Dieu,
la cité terrestre, l’amour de Dieu
jusqu’au mépris de soi, la cité céleste.
Choisis donc à quelle cité tu veux
appartenir. 
Saint Augustin 

Prière de saint François d’Assise 

Seigneur, faites de moi un instrument
de votre paix,
Là où est la haine que je mette l’Amour,
Là où est l’offense, que je mette le
pardon, 
Là où est la discorde, que je mette
l’union, 
Là où est l’erreur, que je mette la vérité,
Là où est le doute que je mette la foi, 
Là où est le désespoir que je mette
l’espérance, 
Là où sont les ténèbres, que je mette la
lumière, 
Là où est la tristesse, que je mette la
joie. 
Ô Seigneur, que je ne cherche pas tant à
être consolé qu’à consoler, à être
compris qu’à comprendre, à être aimé
qu’à aimer, 
Car c’est en se donnant qu’on reçoit,
c’est en s’oubliant qu’on se retrouve,
c’est en pardonnant qu’on est pardonné,
c’est en mourant qu’on ressuscite à
l’éternelle vie. 

Pour nous contacter : 
Mail : contact@notredameauxiliatricedelaprovidence.com 

Site : www. Notredameauxiliatricedelaprovidence.com 
23



© ItsDone2000

BONNE ET SAINTE
ANNEE 2026 ! 

24


